
 
 
 
 

 

262 
 

Les visages masqués entre réalité et illusion 
 

Zaki Latouf Ahmed 
Assistant d'enseignement 

Direction de l'éducation de Diyala 
Lycée Al-Ameerat pour filles exceptionnelles 

zaki.alzoubidi@ec.edu.iq 
 

Abstract 
The research examines the use of masks in literature to represent society's flaws 
and failures. It examines the psychological, literary, and philosophical 
dimensions of mask wearing, focusing on motivations like moral ambiguity 
and social acceptability. Masks are used to depict conflicts between appearance 
and truth in works like Dr. Jekyll, Mr. Hyde, and Hamlet. The study concludes 
that masks provide temporary protection but can become a prison, hiding one's 
true identity and fuelling illusions. Returning to one self and intentions is a 
brave journey. 
 
Résumé  
Cette recherche examine l'utilisation du masque dans la littérature pour 
représenter les failles et les échecs de la société. Elle examine les dimensions 
psychologiques, littéraires et philosophiques du port du masque, en se 
concentrant sur des motivations telles que l'ambiguïté morale et l'acceptabilité 
sociale. Le masque est utilisé pour illustrer les conflits entre apparence et vérité 
dans des œuvres comme Docteur Jekyll, M. Hyde et Hamlet. L'étude conclut 
que le masque offre une protection temporaire, mais peut devenir une prison, 
dissimulant la véritable identité et alimentant les illusions. Le retour à soi et à 
ses intentions est un voyage courageux. 
 
Keywords : masqués, réalité, illusion 
 
Explication du concept de Visages masqués : 

Les visages masqués ne sont pas seulement un phénomène passager ou une 
métaphore littéraire temporaire. Il s’agit plutôt d’une exacerbation d’un 
comportement humain profondément enraciné, qui se manifeste dans 
l’interaction de l’homme avec lui-même et avec sa société. 
Les images cachées font référence aux représentations utilisées par un individu 
lorsqu'elles ne peuvent pas être rendues explicites. Par une forme de présence 



 
 
 
 

 

263 
 

conditionnelle, l'individu divertit en fonction des exigences de la situation, ce 
qui signifie qu'elle est intrinsèque Il ne s’agit pas d’un mensonge au sens moral, 
mais d’un stratagème de survie existentielle, né de la peur, du besoin 
d’acceptation ou du refus de révéler sa faiblesse. Ces visages symbolisent un 
phénomène social que les individus présentent pour se conformer aux normes 
actuelles, mais deviennent souvent une couverture pour une identité 
alternative. C’est dangereux en soi : lorsque le masque devient le visage et que 
l’individu perd la capacité de voir ses caractéristiques originelles. Comme le 
résumé une interprétation de sa pensée : 
« Ce que nous portons pendant longtemps peut devenir une partie de nous sans 
que nous les sachions. » (Idée inspirée de Carl Jung, 1959).  
1.1 Le concept de visages masqués d'un point de vue philosophique 
Le thème des visages masqués est très présent en philosophie, car il est lié à 
des questions fondamentales telles que la vérité, l'identité, le pouvoir et l'auto-
illusion. 
 
Nietzsche estime qu'un masque n'est pas seulement un moyen de dissimuler 
quelque chose ; il peut aussi transformer soi-même et son identité. Cette idée 
nous permet de mieux comprendre ce que signifie pour un être humain 
transcender les limites imposées par la société. 
 
Dans Ainsi parlait Zarathoustra, il écrit : 
 
« Il faut être prêt à brûler dans son propre feu : comment renaître brièvement 
sans d'abord devenir cendres ?» (Nietzsche, 2006). 
 
Ici, le feu représente le changement intérieur. Un masque, en ce sens, n'est pas 
toujours faux ou mauvais. Il peut être utile à la croissance et à la régénération 
de soi. 
 
Parfois, les masques nous protègent. D'autres fois, ils nous donnent la force 
d'avancer. Ils peuvent aider les plus forts à tracer leur propre chemin, mais ils 
peuvent aussi dissimuler les faiblesses des autres. 
 
En fait, il n'y a peut-être pas de vrai visage sans masque. Nous en portons tous, 
selon la situation, nos peurs ou notre soif de pouvoir. 
 
 



 
 
 
 

 

264 
 

   1.2 Le concept de visages masqués d'un point de vue    psychologique. 
 

Dans l'ouvrage « Le Moi et le Ça » (Freud, 1923), Freud souligne que le moi 
occupe une position centrale entre les désirs instinctifs et les contraintes 
morales du surmoi. Cette fonction incite la personne à adopter une façade 
sociale et à cacher ses désirs réels pour se plier aux exigences extérieures. Le 
masque se transforme donc en un moyen de protection. 
Carl Gustav Jung a également défini l’idée de  "Persona"   un terme essentiel 
à sa théorie psychanalytique. Il a traité ce sujet dans plusieurs livres, y compris 
"le masque ou le rôle que l’individu joue dans la société, qui dissimule parfois 
sa véritable nature". Il a prévenu qu'un lien trop fort avec sa propre personnalité 
peut entraîner une déconnexion avec soi-même (avec son véritable être). Voir 
des troubles psychologiques. Voire des troubles psychologiques. 
 

1.3 Le concept de visages masqués d'un point de vue social. 
 

Dans son célèbre livre "The Presentation of Self in Everyday Life » 

 (Erving Goffman) voit la vie sociale comme un théâtre, où chaque individu 
joue un rôle et met un « masque » en fonction de la situation. C'est ce qu'on 
appelle le modèle de dramaturgie sociale, où l'accent est mis sur les 
comportements qu'un individu affiche devant les autres en fonction de leurs 
attentes. 
 
Back Stage : Là où l'individu montre son vrai moi loin du regard des autres. 
Les masques sociaux incluent le masque du succès, qui est utilisé pour montrer 
la compétence ou la supériorité malgré les sentiments d’échec ou de faiblesse ; 
le masque de la gentillesse ou de la convivialité, qui cache la colère ou 
l’aversion sociale afin de maintenir l’harmonie ; et le masque de conformité 
culturelle, utilisé pour démontrer l’appartenance ou éviter le rejet. Les raisons 
sociales du port d’un masque comprennent la peur du rejet social ou de 
l’ostracisme, la recherche d’acceptation et d’appartenance, ainsi que l’adhésion 
aux normes sociales, aux traditions et à la discrimination de classe ou raciale. 
 

2. L'idée de visages masqués examinée sous un angle littéraire . 
 Dans la littérature, les visages masqués constituent un symbole complexe et de 
significations qui illustre la dualité de l'esprit humain ainsi que la lutte entre 
l'évident et le dissimulé. Dans la littérature, le masque représente la dualité entre 
identité apparente et le soi véritable. 



 
 
 
 

 

265 
 

 
3. Types de visages dans la littérature 
3 .1 Masque dans les cheveux 
Baudrillard, (1857) « Statue avec un masque souriant… » Cette œuvre évoque 
la statue d'une belle femme dont le masque sourit, tandis qu'à l'intérieur se cache 
un visage déformé qui cache un profond mystère. L'article suggère que 
Baudelaire utilise la statue comme symbole de la dualité entre beauté extérieure 
et douleur intérieure, reflétant l'idée du masque comme moyen de dissimuler la 
vérité 
. 
3.2 Le masque au théâtre 
Avec Shakespeare, le masque n’était plus un simple dispositif mimétique ; 
Cela devient un moyen d’approfondir la connaissance de soi. Lorsque 
Rosalind se déguise dans Comme il vous plaira, elle ne fuit pas son identité, 
elle l'aborde avec conviction . 
Dans le théâtre grec, ce n’était pas le visage qui importait au public, mais ce 
qui était dit à son sujet, ce qui était une déclaration implicite sur l’idée de 
l’homme comme être aux multiples facettes . 
Dans les expériences théâtrales modernes, notamment avec Samuel Beckett, 
(1953) le masque n’est plus un symbole d’identité temporaire, mais plutôt 
d’identité perdue. En effet, l’être humain est incapable de jouer un 
quelconque rôle, car il ne fait qu’exprimer l’impossibilité de jouer. 
 
3.3 Le masque dans le roman 
 
Dans l'œuvre « Docteur Jekyll et M. Hyde » de Robert Louis Stevenson, R. 
L. (1886), le masque symbolise la lutte entre les actions vertueuses et le péché 
au sein de l'esprit humain. 
 
Dans les œuvres de Kafka, les personnages semblent revêtir des façades 
sociales ou structurelles qui leur offrent la capacité d'opérer dans un univers 
strict et illogique. Néanmoins, ces façades ne sont pas suffisantes : elles 
n'arrivent pas à dépasser la frontière qui les tient éloignés de leur réalité 
intérieure, restant captifs d'un système qui rejette leur unicité. 
 
Pour finir, Naguib Mahfouz, avec sa « Trilogie », illustre des personnages 
piégés dans des rôles sociaux rigides, dont les luttes internes exposent la 
vulnérabilité de leur identité. 



 
 
 
 

 

266 
 

4.Raisons et motivations du port du masque. 
 

Selon Jean Baudrillard (Simulacres et simulation, 1994), notre réalité 
contemporaine est dominée par des images et des représentations qui remplacent 
la vérité elle-même. Le masque devient ici une métaphore du simulacre — un 
voile qui cache l’absence de réalité plutôt qu’une vérité dissimulée. 
 
Masquer son visage est un comportement courant dans les sociétés, qui se 
manifeste par des individus prétendant être autre chose que ce qu’ils sont afin de 
plaire aux autres ou de se protéger.Jean Baudrillard aborde le concept de  masque 
de manière indirecte dans son livre <Simulacra et Simulation> des étapes de 
développement de l’image et de la représentation dans la société contemporaine.  
 
Baudrillard souligne que les images et les symboles passent par quatre étapes : 
Reflet de la réalité fondamentale : là où l’image reflète fidèlement la réalité. 
Distorsion ou distorsion de la réalité de base : L'image devient un masque qui 
cache la réalité réelle et présente une version déformée de celle-ci. Dissimulation 
de l’absence de réalité fondamentale : L’image donne l’illusion qu’il y a une 
réalité derrière elle, alors qu’il n’y a pas de réalité réelle. 
 

 
5. Raisons du port du masque. 
5.1. Raisons psychologiques et sociales 
 

Parfois, les individus ont tendance à porter un masque symbolique qui 
dissimule leur véritable nature. Plusieurs éléments psychologiques et sociaux 
sont à l'origine de ce phénomène, notamment :  
 
1. L'appréhension du rejet ou de l'isolement social pousse les personnes à 
s'adapter à leur milieu en affichant une image appréciée par autrui, tout en 
cachant leur véritable personnalité. Ceci fait écho aux travaux de Goffman 
(1959).  
 
2. Certaines circonstances poussent les personnes à adopter une image idéalisée 
ou séduisante pour pallier un sentiment d'inadéquation ou de vulnérabilité 
interne (Rogers, 1961). 
 



 
 
 
 

 

267 
 

 
3. on observe une tendance à vouloir camoufler la vérité et à se prévaloir d'un 
semblant de neutralité ou de puissance comme stratégie de protection 
psychologique (Freud, A., 1936). 
  
En fin, dans certains troubles psychologiques spécifiques tels que les troubles 
de la personnalité borderline, l'individu manifeste une multiplicité de facettes 
qui témoignent d'une défaillance de sa structure psychologique (Association 
Américaine de Psychiatrie, 2022). 
 
5.2 Raisons culturelles et religieuses 

Dans son article « Le travail des émotions, les normes de sentiment et la 
structure sociale », Hochschild souligne le rôle des « normes de sentiment » 
imposées par la société. Ces normes dictent comment et quand exprimer 
certaines émotions, en fonction du contexte social ou culturel. Cela fait 
directement écho à Hochschild, A. R. (1979) : 

« Certaines normes sociales encouragent les expressions émotionnelles jugées 
appropriées, établissant un lien entre les émotions individuelles et la mémoire 
collective.» 

Dans son article « L'interprétation des cultures », Geertz, S. (1973) souligne le 
rôle de la culture comme système de significations partagées. Il montre que les 
comportements humains, notamment la maîtrise de soi ou la dissimulation des 
opinions personnelles, sont profondément ancrés dans les structures culturelles 
établies. 

« Dans certains contextes traditionnels, le désaccord n'est pas toléré, ce qui 
conduit les individus à dissimuler leurs véritables pensées ou leur identité.» 

Ainsi, les « visages masqués » sont une réponse directe aux normes 
émotionnelles (Hochschild) et culturelles (Geertz) qui façonnent le 
comportement extérieur des individus. Ces normes encouragent la conformité 
extérieure, même si cela signifie se cacher 

6. Les visages masqués dans les livres de La Fontaine et de Molière. 
 



 
 
 
 

 

268 
 

Le thème des visages masqués dans les œuvres de La Fontaine et de Molière 
occupe une place prépondérante dans la littérature française classique, car tous 
deux ont utilisé les masques de manière artistique et satirique pour révéler 
l'hypocrisie, la fausse autorité et la contradiction entre l'apparence et la réalité. 
 
7. Satire classique de La Fontaine 
 
« Le Corbeau et le Renard » est une fable traditionnelle qui dénonce les paroles 
trompeuses et l'orgueil. Le corbeau est dépeint comme orgueilleux et hautain, 
incapable de refuser les flatteries du renard. Cette fable de La Fontaine sert à 
dénoncer ceux qui se laissent permettre duper par les flatteries et appelle ses 
lecteurs à faire preuve d'un plus grand discernement dans leur confiance envers 
les autres. Le renard, qui est aussi un expert en linguistique, parvient à ses fins 
grâce à la flatterie. Il tente de saisir la peur qui habite le corbeau, représentation 
de la société de cette période. La Fontaine utilise les animaux comme symboles 
de l'homme pour traiter des thèmes cruciaux tels que la rareté et l'hypocrisie. 
  
 
7. 1 Molière et La comédie satirique 
Une des particularités essentielles de la comédie classique, surtout chez 
Molière, est la raillerie des conduites humaines contemporaines. Molière 
(1622-1673) utilise ses œuvres comme un instrument de critique sociale ou de 
moralité théâtrale, se moquant habilement des défauts de différentes classes et 
sectes religieuses de son temps. Son théâtre se transforme en un miroir critique 
qui renvoie aux hypocrisies de la société. Cette œuvre, qui a subi une forte 
censure lors de sa première représentation, met déjà en lumière l'audace de 
Molière à dévoiler les visages dissimulés de son époque. 
 
Son théâtre se transforme en un miroir critique qui renvoie aux hypocrisies de 
la société. Cette œuvre, qui a subi une forte censure lors de sa première 
représentation, met déjà en lumière l'audace de Molière à dévoiler les visages 
dissimulés de son époque. 
 
Dans ses œuvres Les Précieuses ridicules (1659) et Les Femmes savantes 
(1672), Molière critique une classe féminine éduquée qui montre un 
raffinement démesuré et souvent comique, dissimulant de ce fait leur 
méconnaissance ou leur quête de reconnaissance sociale. Ces comédies ont 



 
 
 
 

 

269 
 

pour mais de déconstruire les attitudes orgueilleuses et les postures 
intellectuelles. 
Molière, par le biais de ces personnages, dépeint les répercussions de l'emploi 
d'un masque social intenable. 
 
En substance, les œuvres de Molière constituent une satire percutante des 
apparences socioculturelles. Il met en évidence les conflits entre notre identité 
authentique et celle que nous présentons au monde, entre notre nature profonde 
et celle que nous prétendons exposer. Molière, à travers l'humour, l'exagération 
et la caricature, dénonce l'arrogance, l'hypocrisie et la vanité, invitant le 
spectateur à une réflexion morale et sociale profonde. 
 
7.2 La comédie de mœurs et des mots 
La comédie de mœurs vise à dépeindre la manière dont les hommes vivent en 
société. Molière fut l'un des plus grands maîtres de la comédie de mœurs, 
passant de la satire à un tableau purement social avec un angle d'attaque 
différent . 
Dans le roman « Le Précieux », la principale préoccupation de l’auteur était de 
ridiculiser les phénomènes de mode. Dans des comédies comme « L'École des 
femmes », « Tartuffe », « Le Misanthrope », « Georges Dantin » ou « Les 
Demoiselles », ces films ont toujours un caractère satirique lié aux échecs de 
l'époque, mais en questionnant l'environnement sociétal, leur portée s'élargit. 
  
8. La ligne de démarcation entre la vérité et l'illusion. 
 
La différence entre réalité et illusion se base sur leur nature objective et 
quantifiable, tandis que l'illusion est souvent modelée par des facteurs tels que 
le contexte, les prévisions ou la mémoire commune.    Il n'existe qu'une seule 
vérité qui ne peut être multiple, alors que les illusions peuvent diverger et sont 
fréquemment modelées par des facettes sociales adoptées intentionnellement 
ou pas.    L'emploi du masque, qu'il provienne d'une dimension psychologique, 
sociale ou culturelle, est fréquemment lié à l'illusion qui cache la vérité 
fondamentale de l'individu au bénéfice de l'apparence modelée par la peur, les 
contraintes sociales ou le besoin d'être accepté. 
 
Dans son ouvrage « Vérité et Illusion », le penseur Muhammad al-Shirazi 
développe cette idée en affirmant : 
 



 
 
 
 

 

270 
 

« La vérité est une et ne peut être multiple, qu'elle soit externe ou rationnelle. 
» Si des opinions divergentes surgissent, certaines sont fondamentalement 
fausses, voire toutes si elles se contredisent. 
 
Ainsi, porter des masques – qu'ils soient psychologiques, sociaux ou culturels 
– est souvent trompeur, car ils dissimulent sa vérité intérieure au profit d'une 
apparence façonnée par la peur, la pression sociale ou le désir d'acceptation. 
 
9. Analyse et résultats entre vrais et faux visages. 
(Tableau synthétique : Vérité vs Illusion) 
Le port d’un masque peut avoir des effets temporaires, mais ils ne peuvent pas 
durer longtemps. Plus il se rapproche du vrai visage, plus il devient sûr de lui. 
La réponse peut être trouvée dans un tableau qui indique la différence et 
l'analyse :  
 

Vrai visage Faux visage 
Expression honnête du moi intérieur Une fausse image présentée pour plaire  

aux autres ou pour se cacher 
   Communication authentique et spontanée Protection, camouflage, adaptation sociale 
             Issu de valeurs, de convictions  
               et d'expériences personnelles 

Résultant de la peur, des pressions  
sociales, des sentiments d'infériorité 

              Exprime « qui je suis vraiment » Exprime « qui je veux voir apparaître » ou 
 « ce que les gens veulent » 

      Une conscience de soi et une 
acceptation. 

Faible - abnégation ou distorsion 

Constant et cohérent dans différentes   
situations 

Volatil selon le public ou l'environnement 

 
Cela peut se résumer en deux choses : 
Premièrement : l’homme est naturellement enclin à rechercher la vérité, et 
c’est pourquoi nous voyons l’amour de l’exploration dans chaque âme. Sans 
elle, la civilisation n’aurait pas progressé et, en fait, elle n’aurait pas existé du 
tout. 
 
Deuxièmement : les vérités sont ce qui profite à une personne dans sa vie 
terrestre – ainsi que dans l’au-delà – tandis que les mensonges sont nuisibles 
directement ou à terme. 
 



 
 
 
 

 

271 
 

Reference  
 
[1] Association américaine de psychiatrie. (2022). DSM-5-TR : Manuel 

diagnostique et statistique des troubles mentaux (5e éd., rév. du texte). 
Arlington, Virginie : APA. 

[2] Baudelaire, C. (1857). Les fleurs du mal. Paris : Poulet-Malassis et de Broise. 
[3] (NB : Ce n’est pas Baudrillard, mais Baudelaire qui a écrit « Le Masque » dans 

ce recueil). 
[4] Baudrillard, J. (1994). Simulacres et simulation (S.F. Glaser, Trad.). Paris : 

Éditions Galilée. 
[5] En ligneBeckett, S. (1953). En attendant Godot. Paris : Les Éditions de Minuit. 
[6] Freud, A. (1936). Le moi et les mécanismes de défense. Londres : Hogarth 

Press. 
[7] Freud, S. (1923). Le moi et le ça (trad. fr.). Paris : Payot. (Œuvre originale en 

1923). 
[8] Geertz, C. (1973). L'interprétation des cultures. New York : Livres de base. 
[9] Goffman, E. (1959). La présentation de soi au quotidien. Garden City, New 

York : Anchor Books. (Éd. fr. : La mise en scène de la vie quotidienne, Éd. 
de Minuit, 1973). 

[10] Hochschild, AR (1979). Le travail des émotions, les règles du sentiment et la 
structure sociale. Revue sociologique américaine, 85(3), 551-575. 

[11] Jung, CG (1953). Les types psychologiques. Paris : Buchet-Chastel. 
[12] Jung, CG (1959). Les archétypes et l’inconscient collectif (R. F. C. Hull, Trad.). 

Presse de l'Université de Princeton. (Œuvres originales 1934-1954). 
[13] Kafka, F. (1915). La métamorphose [Die Verwandlung]. Leipzig : Kurt Wolff 

Verlag. 
[14] La Fontaine, J. de. (1668). Fables choisies mises en vers. Paris : Denys Thierry. 
[15] – (1668). Le Corbeau et le Renard. Dans Fables choisies mises en vers (Livre 

I, Fable II). 
[16] Mahfouz, N. (1977). La trilogie du Caire (B. Arto, Trad.). Paris : Éditions du 

Seuil. 
[17] Molière. (1662). L'École des femmes. Paris. 
[18] – (1664). Tartuffe ou l'Imposteur. Paris. 
[19] – (1659). Les Précieuses ridiculisent. Paris. 
[20] – (1672). Les Femmes savantes. Paris. 
[21] – (1668). Georges Dandin. Paris. 
[22] En ligneNietzsche, F. (2006). Ainsi parlait Zarathoustra (G. Parkes, Trad.). 

Paris : Flammarion. (Œuvre originale 1883). 
[23] Rogers, C. (1961). Devenir une personne : le point de vue d’un thérapeute sur 

la psychothérapie. Boston : Houghton Mifflin. 
[24] Shakespeare, W. (1599-1600). Comme il vous plaira. Londres. 
[25] Shirazi, MA (sd). Pauses avec la vie – Chapitre 1 : Vérité et illusion [Livre 



 
 
 
 

 

272 
 

numérique]. Qom : Dar al-Fikr. 
[26] Stevenson, RL (1886). L'Étrange Cas du Dr Jekyll et de Mr Hyde. Londres : 

Longmans, Green & Co. 
[27] Shirazi, M. A. (s.d.). Pauses avec la vie – Chapitre 1 : Vérité et illusion [Livre 

numérique] 


